
e-ISSN: 2588-0837
V 2025 - N°18

https://www.revistarfjpuce.edu.ec

Herejía y el derecho positivo

Heresy and positive law

Jürgen Poesche, Doctor en Derecho
Independiente

Fecha de envío: 11/09/2025 | Fecha de aceptación: 12/12/2025 | Fecha de publicación: 15/12/2025
DOI: https://doi.org/10.26807/rfj.v2025n18.540 | JEL CODE: KOO; Z12; Q50 | Páginas: 53-69

Resumen 
¿Es herético el derecho positivo? Dado que el derecho positivo, anclado en ideologías arraigadas en 

la modernidad occidental, tiende a ser incompatible con el cristianismo occidental, dicho derecho positivo 
es herético. Dado que el cristianismo occidental, junto con el derecho romano y aplicado por las identidades 
occidentales, constituye el nivel más alto del sistema jurídico romano-germánico (así como del sistema 
common law), es probable que el derecho positivo incompatible con el cristianismo occidental sea ultra vires 
y quidquid voverat atque promiserat ab initio et ad infinitum. Sobre esta base, un análisis del nivel normativo 
más alto lleva a la conclusión de que tanto el derecho ambiental positivo como el derecho migratorio positivo 
son indefendibles. El potencial de incompatibilidades se introdujo en el sistema jurídico cuando la ley eterna 
y la ley natural reconocidas, por ejemplo, por Santo Tomás de Aquino, fueron abandonadas o simplemente 
ignoradas, a medida que la modernidad occidental y el derecho positivo ganaban impulso.

Palabras clave: Fratelli Tutti, Jerarquía de Normas, Laudatio Si’, Policrisis, Regnum Legis.

Abstract
Is the positive law heretical? Because the positive law, anchored in modern Occidental ideologies, 

tends to be incompatible with Occidental Christianity, positive law is arguably heretical. Considering that 
Occidental Christianity, along with Roman law, have been applied by Occidental institutions, it’s considered 
the highest level of the Roman-Germanic juridical system (as well as the common law system); consequently, 
positive law incompatible with Occidental Christianity is likely to be ultra vires and quidquid voverat atque 
promiserat ab initio et ad infinitum. On this basis, an analysis at the highest regulatory level leads to the 
conclusion that both positive environmental law and positive immigration law are indefensible. The scope of 
incompatibilities affected the juridical system when the eternal law and natural law (as Saint Thomas Aquinas 
understood them) were left behind, as the Occidental modernity and juridical positivism gained terrain..

Keywords: Fratelli Tutti, Hierarchy of Norms, Laudatio Si’, Polycrisis, Regnum Legis.

Introducción
Las ideologías arraigadas en la modernidad occidental (en adelante: ideologías) han privado a Occidente 

y a los occidentales de las garantías probadas, y óptimamente inmutables, necesarias para defender la 
dignidad humana y de la Creación (Naturaleza), además de salvaguardar la armonía en la Creación1, de la que 
la humanidad es una parte (nada más). Este estudio asume que el desarrollo de la modernidad occidental 

1  La armonía en la Creación no significa que la Creación deba someterse a las exigencias de la humanidad, a menudo motivadas por 
los siete pecados capitales, sino que la humanidad, como parte de toda la Creación, deba someterse a los intereses de la Creación 
(véase también el punto 66 de la Laudatio si'). Además, el Artículo 2(3) del Arreglo de Lisboa (2007/C306/01) debe ser criticado por 
diluir la dignidad de la Creación (es decir, la dignidad de la Creación), un prerrequisito para la dignidad humana, con consideracio-
nes económicas; y, como demuestra la actual policrisis, eliminarla. Esta mentalidad es difícilmente distinguible del hecho de que el 
25-Punkte-Programm del NSDAP no contenía nada que protegiera la dignidad de la Creación.

https://creativecommons.org/licenses/by-nc-sa/4.0/deed.es
https://www.revistarfjpuce.edu.ec/index.php/rfj
https://orcid.org/0000-0003-3571-9157 
mailto:jurgen.poesche%40hotmail.com?subject=


Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

54

comenzó el 12 de octubre de 1492.
En este estudio se argumenta que las garantías provienen de los fundamentos del sistema jurídico 

romano-germánico (en adelante: fundamentos)  los mismos fundamentos se aplican en el sistema del 
common law) y de las identidades occidentales (en adelante: identidades) que las operationalizan. La 
crítica a la idea de herejía, además del desprecio por los fundamentos e identidades, ha abierto las puertas a 
la codicia y a los ataques contra la humanidad, la Creación y las leyes del Creación (que se interpretan en las 
ciencias naturales). Dado que las élites de poder han utilizado ideologías para supuestamente legitimar sus 
propios intereses y transformarlos en derecho positivo (según Enrique Dussel “hay un conjunto de derechos 
vigentes es lo mismo que indicar que son los derechos del grupo en el poder” (Augusto-Costa, 2021, p. 63), 
se programan crímenes contra los fundamentos e identidades, que forman el nivel más alto de la jerarquía 
normativa (las erudiciones de Santo Tomás de Aquino sobre la jerarquía de normas constituyen la base de 
este estudio (véase también Falcón y Tella (1996, pp. 31-32). Esto da lugar al interrogante investigado: ¿es 
herético el derecho positivo?

La exploración del significado de la herejía y los desafíos que enfrentan la humanidad (en gran medida 
autocausados) revela que el derecho positivo, anclado en ideologías, no solo no ha logrado prevenir el 
surgimiento de estos desafíos, sino que también está erigiendo obstáculos para su solución. Dado que es 
probable que las debilidades sistémicas de la modernidad occidental no se superen, ni puedan superarse, 
en un desarrollo posterior de la misma (verbigracia, el posliberalismo y la posmodernidad), es necesario 
regresar a la bifurcación del camino antes de que Occidente se desviara hacia un callejón sin salida. En otras 
palabras, el derecho positivo actual no es ni lege lata ni lege ferenda, es una lex ideologica distópica (lo mismo 
se aplica al derecho natural después de 1492). La salida está en volver a los fundamentos e identidades, no 
sólo en la ciencia jurídica sino en todas las ramas de la ciencia. La salida incluye la comprensión de que, 
para ilustrar, las Institutiones de Gayo y la Summa Theologiae de Santo Tomás de Aquino continúan siendo 
normativas como baluarte contra la arbitrariedad. Esto nos lleva no solo a los fundamentos, que consisten 
en el derecho romano (equiparado con el derecho romano del siglo II d. C. en este estudio) y el cristianismo 
occidental (equiparado con el catolicismo romano), sino también a la eliminación de la herejía en el derecho.

Ante los desafíos que enfrenta Occidente, la aplicación del nivel más alto de la jerarquía normativa 
occidental podría ser el único camino prometedor. Los desafíos que se manifiestan en la actual policrisis 
(más sobre esto más adelante) deja claro que cualquier pretensión de que un Estado pueda regirse por 
el derecho positivo ha resultado ser un fracaso, un callejón sin salida. Esto nos lleva a la necesidad de 
identificar una alternativa al predominio del derecho positivo; una de ellas se encuentra en la obra de Santo 
Tomás de Aquino. Cabe señalar que esto es diferente a una yuxtaposición del derecho positivo y el derecho 
natural, particularmente tal como se han entendido desde 1492, ya que no se puede esperar lógicamente 
que un derecho positivo o un derecho natural arraigados en la modernidad occidental (eurocéntrica) puedan 
rectificar las fallas sistémicas de esta. Estas fallas sistémicas hacen improbable que se puedan idear 
soluciones a la actual policrisis basándose en las opiniones, por ejemplo, de Hans Kelsen, H. L. A. Hart y 
Charles Demolombe en el caso del positivismo jurídico, así como de John Finnis, Ronald Dworkin y Robert 
Alexy en el caso del derecho natural. Cabe señalar que Hart, Finnis y Dworkin resultan problemáticos, ya 
que provienen del sistema del common law. Lo mismo ocurre con las publicaciones de Kelsen desde su 
emigración a los EE.UU.

Lo que se ha vuelto indiscutible es que el derecho positivo, anclado en ideologías, no ha sido 
objetivamente racional (aunque puede que haya sido ideológicamente racional). De hecho, se ha demostrado 
que la ideológicamente racional conlleva una distopía irracional. Esta distopía irracional encuentra su 
expresión en la policrisis actual. Si la eliminación de las herejías y, ergo, de las ideologías arraigadas en la 
modernidad occidental se descarta como algo utópico e irrazonable, se puede señalar que la utopía “es de 
orden racional” y que las utopías “surgen de con renovada energía en momentos de transición y de crisis” 
(Gutiérrez, 2022, p. 286).

El retorno deja claro que un Estado y sus instituciones no pueden apartarse de la justicia, es decir, 
de la justicia que se establece en los fundamentos e identidades. Se ha argumentado que la tarea más 
importante del rey al final de la Edad Media occidental había pasado a ser la de protector de los débiles 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

55

contra los poderosos, es decir, “toda justicia viene del rey” (Carbasse y de Vielfaure, 2014, p. 151). Puede 
existir la tentación de excluir a los gobiernos de los mandatos de Jesucristo, porque Jesucristo no se dirige 
directamente a ellos. Concluir de esto que los gobernantes (independientemente de la forma de gobierno) 
no estarían absolutamente sujetos a estos mandatos es inexacto, incluso herético. Este punto de vista se 
sustenta en las críticas contra los gobiernos expresadas en Laudatio si’ (Nº 178), pero este punto de vista 
se ve explícitamente respaldado por la conclusión de Santo Tomás de Aquino de que la autoridad pública 
no solo está sujeta a la virtud cristiana y al bien común en los actos legislativos y administrativos (en caso 
contrario se aplica la máxima jurídica magis sunt violentiae quam leges), sino que también está obligada a 
promover la adhesión a la virtud cristiana y al bien común en la sociedad en general. Además, Santo Tomás 
de Aquino ha dejado muy claro que los actos legislativos y administrativos injustos no solo son ultra vires 
y quidquid voverat atque promiserat ab initio et ad infinitum, sino que es responsabilidad de todos luchar 
activamente contra tales actos injustos (es decir, actos inmorales desde la perspectiva del cristianismo 
occidental). Porque ellos pertenecen a todos, esta responsabilidad de luchar activamente contra la injusticia 
se extiende también a quienes ostentan el poder. Las afirmaciones de Santo Tomás de Aquino permanecen 
inalteradas en el cristianismo occidental hasta nuestros días. De aquí se sigue que sólo el derecho positivo 
que es justo sobre la base de los fundamentos e identidades puede ser normativo y que la ocurrencia de una 
herejía es un signo de injusticia que hace que el derecho positivo sea ultra vires y quidquid voverat atque 
promiserat ab initio et ad infinitum.

El retorno está asociado a una posición más fuerte del cristianismo occidental en Occidente. Gustavo 
Gutiérrez ha pedido que el destierro del cristianismo a la esfera privada sea sustituido por un nuevo tipo 
de relación entre religión y sociedad (Gutiérrez, 2022, p. 270). Esta relación  probablemente ha contribuido 
a un énfasis excesivo en la moral sexual en detrimento de los mensajes clave del cristianismo occidental 
(la importancia subordinada de la moral sexual debe concluirse de la decisión de Jesucristo de solamente 
alentar a una mujer adúltera a dejar su vida pecaminosa en Juan 8,11, sin castigo alguno), particularmente 
el apoyo a los perseguidos y débiles, además de la protección de la Creación. En este contexto, caben dos 
advertencias. Primero, las ideologías han adquirido aspectos pseudorreligiosos, por ejemplo, el culto a la 
personalidad en la República Democrática Alemana. Segundo, las ideologías han influido en la religión de 
forma perversa y herética, algo que se puede observar en el movimiento Deutsche Christen en la Alemania 
nazi y en el movimiento del evangelio de la prosperidad particularmente en los EE.UU. (Harris, 2018). Entonces, 
es esencial que estas pseudorreligiones, perversiones y herejías no adquieran influencia jurisprudencial y 
jurídica.

En el curso de este estudio, dos casos reciben mayor atención: la crisis ambiental y la migración. Por 
supuesto, estas dos no son las únicas crisis: el Papa Francisco ha identificado una policrisis (Brockhaus, 
2025), algo que indica la existencia de una crisis sistémica. Cabe señalar que los criterios para determinar 
si existe una policrisis o un Estado fallido se superponen (Guerrero-Salgado, 2023, p. 198). Cabe señalar ya 
aquí que el derecho positivo es incompatible con el nivel más alto de la jerarquía normativa en los dos casos 
y, consecuentemente, ultra vires y quidquid voverat atque promiserat ab initio et ad infinitum.

Algunas reflexiones metodológicas y epistemológicas
Una cuestión que no siempre ha recibido suficiente atención en las ciencias sociales, que incluyen la 

jurisprudencia y el derecho, es que las epistemologías comúnmente utilizadas son eurocéntricas (Santos, 
2022, p. 187) y lo mismo ocurre con las metodologías (Santos, 2022, p. 191). Por consiguiente, el predominio 
del iusnaturalismo y el positivismo jurídico, ambos asociados a la modernidad occidental, ha tenido 
consecuencias metodológicas y epistemológicas. Si bien estas metodologías y epistemologías garantizan 
la consistencia metateórica, también imponen barreras artificiales que nos impiden reconocer los desafíos 
existentes y encontrar soluciones. La aparición y persistencia de la policrisis actual deja claro que hemos 
llegado a un callejón sin salida en la jurisprudencia y el derecho, que constituye una crisis sistémica.

Norberto Bobbio ha dividido los estudios jurídicos en cuatro categorías, es decir, (a) “propuestas, 
sistemáticamente elaboradas, de reforma de la sociedad presente en la sociedad presente en base a la 
asunción”, (b) “análisis y definición de nociones generales”, (c) “estudio del derecho como fenómeno social, 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

56

comprendiendo en concreto investigaciones sobre el origen histórico” y (d) “estudios sobre la ciencia 
jurídica y, más específicamente, sobre la obra de los juristas” (Bobbio, 2018, p. 49). Dos ausencias llaman 
la atención en la categorización de Bobbio: las leyes de la Creación y las leyes morales (que se investigan en 
la teología). Este estudio argumenta que estas ausencias se han convertido en un problema importante en 
la jurisprudencia y el derecho. Entonces, el presente estudio no puede asignarse claramente a ninguna de 
estas categorías, ya que trasciende los límites de las categorías e incorpora elementos interdisciplinarios. 
Trascender las categorías significa que sus diversas partes pueden clasificarse en las tres primeras. Los 
elementos interdisciplinarios, a su vez, implican que contiene no solo elementos de jurisprudencia y derecho, 
sino también elementos teológicos.

La invocación de la moralidad cristiana implica que el positivismo jurídico actual es problemático. Por 
esta razón, el presente estudio refuta las afirmaciones de Luigi Ferrajoli de que “las únicas normas cuya fuente 
es el acto constituyente son las constitucionales” y “la legalidad de las normas se conecta de este modo 
a su positividad” (Ferrajoli, 2016, p. 413). Esta perspectiva positivista jurídica adolece de dos debilidades 
sistémicas. Primero, ignora que todo derecho positivo y su interpretación están influenciados, e incluso 
determinados, por las élites del poder. Segundo, ignora que los análisis de obras como Rerum novarum, 
Laudatio si’ y Fratelli tutti demuestran irrefutablemente que la realidad que se ha desarrollado desde el siglo 
XIX no puede defenderse moralmente. Del déficit moral, del que se podría incluso hablar de una bancarrota 
moral, se sigue que el derecho positivo puede pretender ser justo.

No solo San Agustín de Hipona, Santo Tomás de Aquino y Francisco de Vitoria, sino también G. W. F. 
Hegel señalaron que el derecho debe conciliarse con la comprensión de la justicia. Hegel afirmó así que 
“el lado moral y los preceptos morales, por ser lo que concierne a la voluntad en más propia subjetividad 
y particularidad, no pueden ser objeto de la legislación positiva” (Hegel, 2025, p. 322) y “la opinión pública 
contiene dentro de śi los eternos principios sustanciales de la justicia” (Hegel, 2025, p. 414) que salvaguarda 
la “capacidad de juzgar de juzgar sobre ellos de manera más racional” (Hegel, 2025, p. 413). Dado que el 
cristianismo occidental define la moralidad en Occidente y para los occidentales, prácticamente no hay 
margen para la formulación del derecho positivo.

La invocación de la moralidad cristiana también implica que se rechazan las formas del iusnaturalismo 
desde 1492. El problema en este caso es metateórico: difícilmente puede esperarse seriamente que los 
desarrollos erróneos analizados, por ejemplo, en Rerum novarum, Laudatio si’ y Fratelli tutti, no hayan 
dejado huella en el pensamiento iusnaturalista en los últimos cinco siglos. Con el respaldo de los problemas 
del positivismo jurídico y el iusnaturalismo desde 1492, e impulsado por la actual policrisis, este estudio 
sugiere una vía alternativa. Esto implica un retorno para luego avanzar en una vía diferente. Esta vía podría 
denominarse epistemología jurisprudencial tomista.

Herejía y derecho
La herejía ha facilitado la supresión de la sabiduría y el conocimiento adquiridos a lo largo de siglos que 

podrían proporcionar justicia, fraternidad y armonía; las opiniones y elecciones de las élites de poder respecto 
a la represión han socavado el regnum legis- el regnum legis se basa en los fundamentos y las identidades en 
lugar de las ideologías. Las élites de poder han logrado así suprimir la ley eterna y la ley natural (además de las 
ciencias naturales que se esfuerzan por interpretar las leyes de la Creación). Denigrar la observancia de la ley 
eterna y la ley natural como teocracia es inaceptable porque estas dos áreas del derecho son indispensables 
para el pensamiento occidental (y son indispensables para la observancia de las leyes de la Creación). Al 
mismo tiempo, tolerar la herejía significa destrucción.

¿Qué es la herejía?
El antiguo término griego haíresis significa opinión y elección. De esto se deduce que un individuo o 

grupo elige una opinión que no es tolerada, o incluso no puede ser tolerada, por quienes lo rodean. No se 
trata de una cuestión de apostasía, ya que quienes caen en la herejía todavía se consideran miembros del 
entorno que considera herética su opinión elegida. Lo que no ha recibido suficiente atención es que todas 
las sociedades y grupos se basan, al menos inconscientemente, en ideas religiosas y religiones (o en lo que 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

57

puede percibirse como religión). A pesar de toda la secularización y el laicismo, las Naciones que conforman 
Francia, por ejemplo, siguen siendo católicas romanas hoy en día. Esto resulta, para ilustrar, del hecho de 
que las identidades occidentales se basan en última instancia en el cristianismo occidental como resultado 
de que estas identidades han sido formadas por el cristianismo occidental a lo largo de 1700 años (en este 
punto no debe pasarse por alto que incluso muchas Naciones germánicas habían adoptado una forma de 
cristianismo, el arrianismo, antes de invadir el Imperio Romano de Occidente). Así pues, el delito de herejía 
es relevante también en el Occidente contemporáneo.

La definición convencional de herejía en la Edad Media involucraba un elemento intelectivo, es decir, 
“una opinión errónea respecto de algún artículo de la fe cristiana”, y un elemento volutivo, es decir, “la 
necesidad imperiosa de que dicha opinión equivocada fuera sostenida con pertinacia” (Cavallero, 2012, p. 
14). Como muestra la comparación del lenguaje empleado en el Concilio de Trento y el Concilio Vaticano II ha 
surgido una reticencia a utilizar el término “hereje” (Guillén Preckler, 1973, p. 99). Puede haber argumentos 
válidos para esta reticencia en vista del discurso ecuménico, pero ha privado a la Iglesia de un término 
poderoso cuando se enfrenta a ideologías, incluso cuando crímenes están supuestamente legitimados por 
estas ideologías.

Una razón clave de la relevancia de la herejía en el Occidente contemporáneo es que se le ha permitido 
subvertir los fundamentos e identidades. Al mismo tiempo, la herejía es traición de la peor clase, una 
traición dirigida tanto contra Dios como contra la Creación. Se entendía que la herejía era el resultado de 
una intervención diabólica diseñada para pervertir la verdad en la Iglesia primitiva (siglo II) (Hubeñák, 2007, 
p. 618). La persecución de la herejía se consideraba necesaria en el siglo XIII, porque la herejía era vista 
como “una amenaza grave contra la paz, una paz que debía hundir sus raíces en la justicia y en la verdad” 
(Masferrer, 2016, p. 60).

Herejía y poder
Santo Tomás de Aquino afirmó que la “racionalidad política no puede ser autónoma en relación a la 

ley eterna de Dios” de la que “la ley natural constituye la modalidad organizadora” (Bourdin, 2014, p. 17). 
Esta determinación tiene dos implicaciones. Primero, sólo un derecho libre de herejía puede ser normativo. 
Segundo, no hay base para remediar un derecho herético de tal manera que se vuelva normativo. Estas dos 
implicaciones expresan que los fundamentos e identidades son estables frente a las maquinaciones por 
parte de las élites de poder. Además, la eliminación de la herejía en el derecho significa una supresión de las 
consideraciones económicas que se han vuelto dominantes en el curso de la modernidad occidental. De hecho, 
las consideraciones económicas se ven eclipsadas por otras consideraciones: en el pensamiento medieval 
las cuestiones económicas no se discutían de forma autónoma, sino en el contexto de consideraciones 
teológicas, jurídicas y filosóficas (Béraud & Faccarello, 1993, pp. 24-70). Esto hace posible que la justicia, tal 
como se entiende en los fundamentos e identidades, sea la consideración clave.

La eliminación de la herejía en el derecho permite despejar todas las fantasías de poder por parte de las 
élites de poder. Quienes aspiran al poder deben enfrentarse a Mateo 28,18, es decir, que Jesucristo tiene todo 
el poder en la Tierra. Por consiguiente, es necesario que las élites de poder dirijan el discurso social hacia 
una dirección que no reconozca el poder de Jesucristo, es decir, hacia una dirección que sea herética. Las 
fantasías de poder preparan el terreno para un derecho positivo dirigido contra la Creación y los migrantes 
(McLellan, 2025; Glatz, 2025), de modo de ejemplo. También la obra de Michel Foucault sugiere que “el poder 
moderno conduce conductas (no personas): induciéndolas, facilitándolas, dificultándolas, limitándolas o 
impidiéndolas” y “usa como vehículo al discurso, que es un conjunto de elementos o bloques de tácticas 
en las relaciones de fuerza que determinan subjetividades y tienen efectos de verdad; establecen visiones 
subjetivas, objetos y saberes que dividen lo falso de lo verdadero” (Ortega Velázquez, 2022, p. 7).

La ubicuidad del término “democracia”, cuyo significado exacto es nebuloso, en el discurso político 
requiere una aclaración. La tarea de los procesos políticos como la democracia es salvaguardar la adhesión a 
los fundamentos e identidades, no socavarlos y relativizarlos en beneficio de las élites de poder. El problema 
clave de la democracia es: ¿quién determina quién participa en la toma de decisiones, qué argumentos 
se consideran válidos en el transcurso del discurso y quién toma la decisión final al final del proceso? 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

58

Probablemente las élites de poder, y esto convierte todo el discurso en una farsa debido a que no es del 
interés propio de las élites de poder que, a saber, Mateo 25,31-46 y Apocalipsis 11,18 se pongan en práctica en 
su totalidad. Por eso, es poco probable que el discurso puede conciliarse con los fundamentos e identidades. 
Esto nos lleva a una diferencia clave entre la Ética del Discurso y la Ética de la Liberación (Dussel, 2011a, 
p. 414): “La primera parte de la comunidad de comunicación misma; la segunda parte de los afectados-
excluidos de dicha comunidad: las víctimas de la no-comunicación.”

Mateo 28,18 y la obra de Foucault plantean además la cuestión de la base del poder. Ha habido una 
corriente filosófica que enfatiza la voluntad de poder en detrimento del poder que surge de las instituciones 
(que puede entenderse que incorpora los fundamentos e identidades) (Dussel, 2009, pp 46-59). En otras 
palabras, no es del interés de las élites de poder tener que someterse a restricciones estables, óptimamente 
inmutables, como las que se encuentran en los fundamentos e identidades, particularmente cuando la 
riqueza monetaria y el poder de dichas élites dependen de prolongar el dominio de un paradigma tecnológico 
fallido como el basado en los combustibles fósiles. A los intereses particularistas de dichas élites les conviene 
más proliferar ideologías y en las identidades transaccionales (que no deben confundirse con las identidades 
occidentales). En consecuencia, es de esperar que dichas élites ignoren el regnum legis.

¿Teocracia?
Un nuevo tipo de relación entre religión y sociedad que reclama Gutiérrez puede ser vilipendiado en el 

discurso político por defensores de diversas ideologías como teocracia, pero esto sería una simplificación 
excesiva. En primer lugar, ¿qué significa teocracia? El término teocracia puede suscitar confusión (Lapenna, 
2011, p. 51): “Aunque ‘teocracia’ significa literalmente ‘poder ejercido directamente por Dios’, por extensión 
el término se aplica también a las monarquías hereditarias de derecho divino, donde el rey, mediante una 
especie de disimulación teológica, es considerado descendiente directo de la divinidad, como ocurría por 
ejemplo en el imperio faraónico.”

La confusión surge cuando se olvida que la separación de la religión en algo separado de la identidad 
y la cultura ha sido imposible a lo largo de la historia humana, incluso en la modernidad occidental. El 
surgimiento de ideologías es un intento de reemplazar la religión por especulaciones pseudorreligiosas. Esto 
explica también por qué a los legistas de los inicios de la modernidad occidental se les acusó de querer 
introducir una nueva teología (Renoux-Zagamé, 2003, pp. 156-157).

Además, la religión está profundamente integrada en el pensamiento occidental; se puede decir que no 
ha habido pensamiento occidental sin cristianismo en los últimos 1 500 años. En un sentido más amplio, sin 
embargo, también se puede hablar de teocracia cuando las enseñanzas religiosas forman la base de la acción 
(Lapenna, 2011, pp. 51-91). Así, Occidente ha sido teocrático incluso durante la modernidad occidental, pero 
esta teocracia ha sido a menudo pervertida por ideologías pseudorreligiosas. Una de las perversiones es el 
cambio extremismo del cristianismo, desde una religión que pone a los oprimidos y a los pobres en el centro 
a una priorización de la moralidad sexual y de los rituales que resulta útil a las élites de poder. Ha surgido una 
ideocracia (poder de las ideologías) que no puede conciliarse con el regnum legis.

Herejía como facilitación
Ignorar el regnum legis equivale a una herejía, porque los fundamentos e identidades han sido liberados 

de la herejía a lo largo de milenios. Es esencial destacar que es necesario tener en cuenta la ortodoxia 
establecida en la historia de la Iglesia, porque en las últimas décadas se ha observado la proliferación de 
movimientos extremistas que distorsionan el cristianismo bajo la apariencia de tradición para poder utilizarlo 
para defender ideologías (Conceição et al., 2023, p. 12). Consiguientemente, el movimiento cristiano alemán 
(deutsche Christen), los diversos matices del nacionalismo cristiano y la teología de la prosperidad son 
reprensibles.

Cuando las diversas formas de razón, incluidas las ideologías, no están limitadas por normas estables, 
óptimamente inmutables, la facilitación de la destrucción de diversos tipos está prácticamente garantizada. 
Las normas que se encuentran en los fundamentos e identidades contienen la sabiduría y el conocimiento 
adquiridos a lo largo de milenios (y la voluntad de Dios), necesarios para la supervivencia y la armonía. No es 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

59

de extrañar, por tanto, que la espiritualidad cristiana “es motivo de entusiasmo para continuar la búsqueda 
de un mundo mejor, más justo y fraterno” (Celidonio, 2022, p. 9).

Modernidad occidental herética y el derecho
La incompatibilidad casi sistémica del derecho positivo con el regnum legis sugiere que la posición de 

las élites de poder sólo puede mantenerse quebrantando el derecho. Esta incompatibilidad es el resultado 
de deficiencias sistémicas que afectan a las diversas expresiones de la modernidad occidental, incluidas 
la jurisprudencia y el derecho asociados. Un papel clave en estas violaciones del derecho lo desempeño la 
supuesta legitimidad basada en ideologías e identidades transaccionales, más que en los fundamentos e 
identidades. Esto da como resultado un derecho positivo en gran medida herético.

Deficiencias sistémicas que afectan a la modernidad occidental y sus expresiones
Un desafío clave en la jurisprudencia y el derecho ha sido la salvaguarda de la compatibilidad de 

ambos con la justicia. En definitiva, se trata de reducir, o idealmente eliminar, las diferencias entre la ciudad 
de Dios y la ciudad pagana, que san Agustín de Hipona elaboró en De civitate Dei contra paganos. Esta fue 
una preocupación central para san Alberto Magno y, posiblemente, el mayor jurista occidental de todos 
los tiempos, santo Tomás de Aquino. Después de 1492, estos esfuerzos fueron cada vez más ignorados. 
Los primeros ejemplos de esto son los argumentos presentados por Nicolás Maquiavelo y Juan Ginés de 
Sepúlveda. Con el fortalecimiento de la modernidad occidental en los siglos siguientes, incluso la pretensión 
de la jurisprudencia y el derecho de acuerdo con la justicia fue abandonada. De hecho, incluso se puede 
concluir que se produjo una fetichización de la injusticia en la jurisprudencia y el derecho, particularmente 
después de 1789. La jurisprudencia y el derecho fueron degradados a agentes de las élites de poder.

La destructividad del positivismo jurídico después de 1492 se ve acentuada por los supuestos de 
los contratos sociales propuestos, ya que tienden a ser incompatibles tanto con el cristianismo occidental 
como con la biología evolutiva. Entonces, no se puede argumentar con credibilidad que existió una época de 
humanos aislados (Thomas Hobbes) ni de decisiones conscientes de grupos humanos que evolucionaron 
con el tiempo hasta convertirse en Estados (John Locke, Jean-Jacques Rousseau, Pierre-Joseph Proudhon, 
John Rawls, entre otros). Si se tiene presente la correlación temporal entre el agravamiento de la policrisis y el 
fortalecimiento del positivismo jurídico, se refuerza la sospecha de que la comprensión kantiana de la razón 
como algo solipsista y ahistórico (Weyne, 2025, p. 17) justificó, y tal vez radicalizó, una debilidad sistémica de 
la modernidad occidental. La omnipresencia de la actual policrisis, en la que prevalecen diferentes escuelas 
de derecho positivo, sugiere que ninguna de estas escuelas ha sido capaz de eliminar las debilidades 
sistémicas de la modernidad occidental.

Desde una perspectiva evolutiva, no se puede pasar por alto que los parientes vivos más cercanos 
del homo sapiens, es decir, los chimpancés y los bonobos, viven en grupos sociales. Esto significa que 
cualquier suposición de libertad individual y de un contrato social probablemente sea una ilusión distópica. 
Sin embargo, existe cierto grado de libertad, que otorga a los humanos cierto grado de libre albedrío y, 
entonces, la posibilidad de pecar (podría mencionarse aquí el liberum arbitrium de San Agustín de Hipona). 
En el cristianismo occidental, sin embargo, sólo Dios es completamente libre, una limitación que no se tiene 
en cuenta en los contratos sociales.

No debería sorprender que las deficiencias sistémicas resultantes del desprecio por la justicia en 
la jurisprudencia y el derecho, así como una comprensión insostenible de la libertad, hayan conducido a 
la colonialidad eurocéntrica, al colonialismo persistente, a deportaciones masivas, a la destrucción del 
medio ambiente y a otros aspectos de la policrisis actual. Las fallas sistémicas de la modernidad occidental 
subrayan la necesidad de rechazar las diversas manifestaciones de esta modernidad (incluido el positivismo 
jurídico y el iusnaturalismo asociados a ella), lo que nos lleva al transmodernismo, es decir, la superación 
de la modernidad (Acosta, 2012, p. 43). Esto resulta en el rechazo de las estructuras de poder basadas en la 
violencia. Esto crea una oportunidad para superar la máxima jurídica magis sunt violentiae quam leges y, en 
consecuencia, eliminar la herejía.



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

60

Élites de poder contra el regnum legis
Ayudar a la subversión del regnum legis es pervertir un principio jurídico que pretende limitar, o en 

el mejor de los casos incluso eliminar, la violencia. Es muy fácil postular que el derecho stricto sensu es 
un monopolio del Estado (Béchillon, 1997, p. 287), entendiendo al Estado como una entidad en el sentido 
de la modernidad occidental. Sin embargo, la actual policrisis demuestra que dejar el derecho en manos 
únicamente del Estado es un culto a la muerte. Si se utiliza el derecho para socavar la normatividad de los 
fundamentos e identidades, lo cual promueve el positivismo jurídico, entonces se trata de una perversión del 
ordenamiento jurídico bajo los auspicios de las fundamentos e identidades, algo que conduce inevitablemente 
a una perversión del derecho. Mientras la jurisprudencia, los jueces y los juristas estén sujetos al positivismo 
jurídico, es difícil ver cómo los tribunales podrían desempeñar un papel constructivo en la solución de la 
actual policrisis, en su totalidad o en parte (Rodríguez y Castro, 2023, pp. 124-127), porque el positivismo 
jurídico significa que están en deuda con las élites de poder. Si las élites de poder no son capaces de hacer 
valer su poder dentro de los límites de los fundamentos e identidades, entonces las supuestas élites de poder 
son organizaciones criminales (cualquier otra conclusión es problemática) que deben ser tratadas como 
corresponde.

En razón de la jerarquía de normas, el regnum legis no permite relativizar o anular los fundamentos e 
identidades, lo que significa que la ley eterna y la ley natural constituyen siempre y sin restricciones el nivel más 
alto de la jerarquía normativa. La existencia de normas y jerarquías normativas podría discutirse posiblemente 
utilizando dos enfoques filosófico-jurídicos alternativos, es decir, “si las pruebas son empíricas, entonces los 
referentes son entidades espacio-temporales” o “si las pruebas son lógicas, la verdad de las proposiciones 
teóricas es necesaria e independiente de cualquier suceso en la dimensión tiempo-espacio” (Caracciolo, 
1997, p. 161). De ello se desprende que cualquier pretensión positivista jurídica de que la elaboración y la 
aplicación del derecho son en última instancia cuestiones de fuerza es incorrecta.

La dependencia del positivismo jurídico de la violencia es notable desde una perspectiva de la historia 
del derecho porque la explicación o excusa para el debilitamiento de los fundamentos e identidades podría 
buscarse en la evitación de la violencia asociada a las guerras religiosas. Las guerras religiosas tuvieron 
que ver superficialmente con diferencias de opinión respecto de los fundamentos e identidades, pero sólo 
superficialmente. En el Sacro Imperio Romano Germánico, era una lucha de poder entre la autoridad central 
(el emperador) y los príncipes territoriales. La situación era similar en Francia, donde el rey y la nobleza 
luchaban por el poder. También hubo tensiones considerables entre el rey y los colonos aristocráticos en las 
Américas, especialmente en Perú, en el mismo período. Aunque las cuestiones religiosas no se expresaron 
de manera significativa.

La subversión del regnum legis ha alimentado una concepción herética de la libertad, concepción que 
se extiende al positivismo jurídico. La visión de Hans Kelsen sobre la libertad en el derecho ha sido resumida 
como “que está permitida a causa de que el orden jurídico no la ha prohibido, es decir, no hay una norma 
positiva que califique dicho comportamiento en el orden jurídico, y puesto que su no prohibición es una 
circunstancia del efecto negativo de normación, la conducta es libre jurídicamente, es decir, está permitida” 
(Nápoles, 2011, p. 170). El positivismo jurídico kelseniano niega así la existencia de un orden jurídico que se 
extienda más allá de la protección y facilitación de los intereses de las élites de poder, promoviendo así la 
violencia. La visión kelseniana ha demostrado ser inadecuada (como lo demuestra la policrisis actual).

Cabe señalar que, por ejemplo, el derecho de los derechos humanos expresa conceptos de la ley 
eterna y la ley natural. Un derecho de los derechos humanos jurídico positivista que se basa en tratados 
y constituciones (también el neoconstitucionalismo) contiene un defecto que puede resultar fatal: si los 
derechos humanos son establecidos por las legislaturas y, por ende, luego por las élites de poder, existe 
la impresión de que las mismas legislaturas y élites de poder pueden quitar esos derechos o socavarlos. 
Este despojo o socavación también puede ocurrir sobre la base de cambios en el derecho natural desde 
1492, porque este no está firmemente establecido. Específicamente, una acaecedera debilidad del derecho 
ambiental actual es que no se ha vinculado suficientemente con la ley eterna y la ley natural.

Como el derecho de los derechos humanos debería ser al menos la piedra angular de todo el derecho 
occidental posterior a la Segunda Guerra Mundial, la persistencia del positivismo jurídico discutido 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

61

por Kelsen, Hart, Ferrajoli y Demolombe ha tenido el efecto de socavar esta piedra angular, algo que ha 
beneficiado a las élites de poder que se ve actualmente en plena retórica antiinmigrante en ambos lados 
del Océano Atlántico. En otras palabras, el regnum legis va en contra de una determinación aristotélica (una 
determinación que ha influido tanto en el derecho romano como en la jurisprudencia medieval) de que dio 
como resultado la conclusión de que “la existencia de normas morales que no admiten excepción, es una 
garantía para aquellas personas que, por su desmedrada situación física, psíquica o económica, pueden ser 
objeto de subordinación a los intereses de hombres más poderosos” (García-Huidobro Correa, 2005, p. 138).

La subversión del regnum legis y la simultánea defensa del positivismo jurídico también han contribuido 
a una Gleichschaltung global del derecho, una coordinación que ha tenido lugar bajo los auspicios de un 
derecho positivo. De esta manera, se ha socavado el pluralismo jurídico, en gran beneficio de las élites de 
poder. El reconocimiento paulatino de un error sistémico del derecho arraigado en la modernidad occidental 
para cerrarse a la realidad del pluralismo jurídico es un primer paso, aunque todavía insuficiente; de este 
modo (Fischer-Lescano & Teubner, 2013, p. 197): “Esto lleva a una implicación adicional de la fragmentación 
social en el derecho, que requiere que ampliemos nuestro concepto de derecho para incluir normas que se 
encuentran fuera de las fuentes jurídicas del Estado nación y del derecho internacional y, al mismo tiempo, 
reformulemos el concepto de régimen.”

Se puede debatir si fue intencional o casual, pero la subversión del regnum legis y la Gleichschaltung 
asociada han contribuido al pensamiento en blanco y negro, lo que ha llevado a una pérdida de causalidad. 
A modo de ejemplo, debería ser irrefutable que los humanos, a diferencia de Dios, no tienen ni pueden tener 
dominio sobre la Creación, lo que significa, entre otras cosas, que los humanos no tienen libertad ni derecho 
a dañar o destruir la Creación. También debería ser irrefutable que, como descendientes de Adán y Eva, todos 
los seres humanos tienen una dignidad inviolable para los demás seres humanos, la cual fue aclarada por 
Jesucristo de modo que el más pequeño es el estándar (Mateo 25,40). La admisibilidad, incluso la necesidad, 
de una jerarquía de derechos también puede expresarse científicamente: la especie homo sapiens ha 
evolucionado como parte de la Creación y de acuerdo con las leyes de la Creación y, por consiguiente, no 
pueden existir derechos y un derecho que violen la Creación y las leyes de la Creación, pero sólo en la medida 
en que no se permita que los supuestos derechos anclados en ideologías los relativicen o los anulen. Sin 
embargo, se ha argumentado que no se puede llevar a cabo una jerarquización de los derechos humanos en 
el derecho constitucional positivo y en el derecho internacional positivo, respectivamente (Riofrío, 2020, p. 
196), postura que refleja la idea de que el mismo legislador ha otorgado estos derechos.

Cabe destacar nuevamente que la supresión del regnum legis (y de las ciencias naturales) fue parte 
esencial del camino hacia un derecho positivo gleichgeschaltet anclado en ideologías enraizadas en la 
modernidad occidental. O bien (Mastrodi Correio y Lauri Destro, 2015, p. 83): “Toda esta transformación del 
cese de la ley natural y de las costumbres, del surgimiento de la sociedad civil y del Estado Moderno, puede 
entenderse a partir del contexto histórico en el que se insertan tales situaciones.”

Legitimidad contra regnum legis
Las violaciones del derecho que se dirigen contra el regnum legis son legitimadas por las élites de poder 

con la ayuda de ideologías enraizadas en la modernidad occidental (de ello se desprende que las demandas 
de una democracia más no especificada no son necesariamente una solución a la policrisis actual; esta visión 
también puede ser apoyada por las erudiciones de Platón, San Agustín de Hipona y Santo Tomás de Aquino). 
Se encuentran con legislaturas ocupadas por partidarios de dichas ideologías que no están dispuestos a 
defender los fundamentos e identidades. Esto ha sido posible gracias a la desacrificación del derecho. La 
desacralización del derecho significó que el rey como legislador y juez no estaba obligado por la lex aeterna y 
el bien común (Schmoeckel, 2022, p. 183), un desarrollo que se ha extendido a las legislaturas. Esa evolución 
facilitó la arbitrariedad entre los humanos y la destrucción de la Tierra en general. La arbitrariedad que 
surge de la desacralización es una táctica para intentar evitar la responsabilidad. En este punto podemos 
mencionar a los refugiados climáticos (Ibarra Sarlat, 2021, pp. 48-51; Rehbein & Alves, 2025, pp. 12-21). Por 
ejemplo, podría preguntarse si la construcción de muros fronterizos a lo largo de la frontera sur de los EE.UU. 
es un intento de evadir su responsabilidad por la crisis climática.



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

62

Además de la desacralización del derecho, también se puede reconocer que el desconocimiento de 
los fundamentos filosóficos del derecho romano pone en cuestión la legitimidad del derecho positivo. Los 
estudiosos actuales del derecho romano han tendido a ignorar los fundamentos filosóficos del mismo (Villey, 
2013, pp. 100-101). La combinación de desacralización e ignorancia ha resultado en un relativismo que es 
sinónimo de arbitrariedad a favor de las élites de poder. ¿Tal vez la dictadura del relativismo de la que ha 
escrito el cardenal Joseph Ratzinger esté destinada a conducir a la herejía (Ratzinger, 2005)?

Un ancla que puede contrarrestar la arbitrariedad en la legitimidad mejor que la filosofía es el 
cristianismo, porque éste tiene al menos una obra fundamental generalmente aceptada y establecida de 
manera concluyente: la Biblia. Sin embargo, la libertad religiosa (en lugar de tolerancia) ha sido una copa 
envenenada. Cuando se cita la libertad religiosa como un logro importante del derecho arraigado en la 
modernidad occidental (Cazals, 2016, pp. 149-150), se tiende a pasar por alto que esta libertad en gran medida 
carece de sentido por dos razones. Primero, como se ha demostrado en los siglos XX y XXI, la persecución 
religiosa sólo ha adoptado la forma de la llamada teoría racial, verbigracia, en el caso de la persecución 
antijudía, antieslavo y antiarabe (además de la persecución continua de los palestinos cristianos). Segundo, 
la antirreligiosidad que está arraigada en la modernidad occidental supuestamente ha establecido una 
libertad al tiempo que ha impuesto una pseudorreligión que difícilmente puede considerarse otra cosa que 
una herejía desde la perspectiva de prácticamente todas las religiones.

Es oportuno abordar brevemente la relación entre legalidad y legitimidad. El argumento de que el 
derecho y la legitimidad “no se pueden oponer si se toman en su sentido literal, porque provienen de sistemas 
conceptuales diferentes” (Troper, 2011, pp. 47-48) podría interpretarse en el sentido de que la legitimidad no 
garantiza la legalidad. Una consecuencia de esto sería que la legitimidad democrática, cualquiera que sea 
su naturaleza, no sería suficiente para cambiar el derecho. Es probable que se produzca una divergencia de 
ese tipo cuando la élite de poder afirma que puede cambiar el derecho y reemplazar la base de legitimidad 
mediante diversas tácticas de propaganda, así como propaganda a favor del uso de combustibles fósiles. Es 
poco probable que esos cambios en el derecho con la ayuda de una legitimación basada en la arbitrariedad, 
que se han hecho posibles gracias a los recursos financieros y a la audacia de las élites de poder, favorezcan 
el interés común y, entonces, difícilmente puedan considerarse legales o legítimos. En esos casos, está 
justificado hablar de pseudolegalidad y pseudolegitimidad.

Derecho positivo herético
No es como si las ideologías arraigadas en la modernidad occidental se hubieran encontrado en un vacío 

intelectual. Aunque los siglos XVI, XVII y XVIII fueron testigos de grandes avances en el pensamiento cristiano, 
no debe pasarse por alto que en el mismo período hubo un auge del anticlericalismo y el anticristianismo 
(Lalouette, 2020, pp. 33-46), algo que ha continuado en los siglos XIX, XX y XXI. Se instaló la idea de que 
el anticlericalismo y el anticristianismo eran sinónimos de progreso y futuro (Lalouette, 2014, pp. 171-195), 
sin tener en cuenta que los mandatos establecidos por Jesucristo y la piedad contenían controles contra el 
extremismo en las ideologías. Es evidente que esto creó el caldo de cultivo para el derecho positivo herético.

Los fundamentos e identidades (que suelen considerarse como derecho natural) no se ocultan 
sistemáticamente, pero sí se oscurece su existencia, su contenido y su aplicación. En este contexto han 
sido importantes diversas formas de positivismo jurídico, como el positivismo jurídico francés, difundido 
desde 1789, el positivismo jurídico nacionalsocialista, que aparece en el artículo 175 del Strafgesetzbuch, 
más estricto (1935), y en la Reichsbürgergesetz del 15 de septiembre de 1935 (Reichsgesetzblatt I S. 1146), 
así como el positivismo jurídico kelseniano, al que debemos la actual policrisis en Occidente. Podría generar 
malentendidos si no se reconociera que las formas de positivismo jurídico mencionadas son independientes. 
Están vinculadas a diversas ideologías, lo que proporciona herramientas para socavar los fundamentos.

En este contexto, la Grundnorm de Hans Kelsen es informativa: cuando Kelsen clasifica al Grundnorm 
como una “norma hipotética fundamental, a partir de la cual se establece el fundamento y los cimientos 
para construir la ciencia jurídica que explique el derecho positivo” (Rodríguez Manzanera, 2023, p. 56), priva 
al derecho positivo de cualquier justificación aparte de la violencia que las élites de poder son capaces de 
desplegar. En este punto conviene recordar la máxima jurídica magis sunt violentiae quam leges, todavía 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

63

vigente. Las diversas formas de positivismo jurídico pudieron haber sido populares y famosas en los siglos 
XIX y XX, pero finalmente resultaron ser las sepultureras de Occidente. Esto se debe a que las ideologías se 
basan en la especulación. Además, estas ideologías no han demostrado su validez a lo largo de milenios.

Podría argumentarse, por supuesto, que rechazar el derecho positivo anclado en ideologías arraigadas 
en la modernidad occidental en favor del regnum legis solo trasladaría la arbitrariedad del derecho positivo a 
la interpretación de dichos fundamentos. Tal argumento podría respaldarse por la existencia de numerosos 
grupos que, al menos, se declaran cristianos. Si bien no puede rechazarse por completo, existen tres 
razones por las que tiene poco peso lógico y jurisprudencial. Primero, intentar continuar con algo que ha 
fracasado evidentemente (como lo demuestra la actual policrisis) criticando la alternativa difícilmente puede 
considerarse una solución constructiva. Segundo, contrariamente a los fundamentos e identidades, las 
ideologías no han demostrado su viabilidad durante miles de años. Tercero, los fundamentos e identidades 
han dado lugar a tradiciones interpretativas que actúan como baluartes contra interpretaciones arbitrarias a 
favor de las élites en el poder. Esta última razón subraya la necesidad de considerar la herejía.

El anticlericalismo y el anticristianismo dificultan la aplicación de derechos anclados en la ley eterna 
y la ley natural, especialmente cuando las reivindicaciones de poder de las élites de poder son fetichizadas. 
Cuando un sistema se fetichiza, pierde sus capacidades autopoiéticas y llega a su fin según Dussel (2022, 
p. 723). Tal fetichización baja el umbral de inhibición para el uso de la violencia, es decir, la violencia se 
normaliza. La ocurrencia de violencia normalizada tiene causas sistémicas (Mazuera Ayala, 2020, p. 24); 
en este punto también hay que señalar que la resistencia al control por parte de “identidades” que utilizan 
identidades transaccionales debe tomarse en cuenta como un facilitador de la violencia. Esta violencia 
también puede tomar la forma del derecho positivo.

Además, el anticlericalismo y el anticristianismo favorecen el surgimiento de la transaccionalidad, que 
también se puede encontrar en el derecho positivo. Verbigracia, la transaccionalidad de las identidades se 
hace evidente cuando se afirma por un lado que “el diálogo infinito entre identidad y alteridad es constitutivo 
de la idea misma de libertad” y por otro que “esta identidad individual, abierta y perfectible, si bien no 
necesita una trascendencia holística, necesita un colectivo político y ético en funcionamiento” (Coutel, 2018, 
p. 50). Cabe añadir que el “colectivo político” no necesariamente puede equipararse a un Estado. Más bien, 
puede estar compuesto por todo tipo de organizaciones y grupos, incluso empresas, lo que da lugar a una 
proliferación de identidades transaccionales. Además, centrarse en un “colectivo político” contribuye a una 
fluidez de identidades, lo que luego hace que las identidades transaccionales degeneren en algo facilitador 
en lugar de controlador. Este argumento proporciona una explicación de la proliferación de herejías en el 
derecho positivo que tienen sus raíces en la modernidad occidental.

Derecho ambiental positivo contra laudatio si’
La herejía que caracteriza al derecho positivo es inherente a la función facilitadora que tiene en la 

destrucción de la Creación, algo que está en contradicción con el cristianismo occidental y, pues, con 
los fundamentos e identidades. Occidente que se caracteriza por los diversos aspectos de la modernidad 
occidental está muy extendida la actitud de que “la apertura al futuro a la dominación de la Naturaleza por la 
ciencia y la técnica sin cuestionar el orden social en que viven” (Gutiérrez, 2022, p. 258).

Dussel ha señalado que durante la modernidad occidental la Creación ha sido “interpretada como 
un ámbito de pura explotabilidad” en lugar de la “naturaleza divina” de los antiguos griegos y la “hermana 
tierra” de San Francisco de Asís (Dussel, 2011b, p. 179). Leonardo Boff ha asociado el antropoceno con 
algo llamado necroceno (Boff, 2022, pp. 172-178), dejando así en evidencia que los diversos aspectos de la 
modernidad occidental son mortales, incluso suicidas. Además, considerando que Dios es el único poseedor 
del dominium sobre la Creación (incluida la humanidad), cualquier pretensión de dominio humano sobre la 
Creación es herética y, pues, incompatible con los fundamentos e identidades. También se puede concluir 
que el derecho positivo que facilita la destrucción de la Creación constituye traición a Occidente y a los 
occidentales.

Como ya hemos indicado, el punto de partida del pensamiento ambiental cristiano se ve en la 
determinación de que Dios, y sólo Él, es el dueño y señor de la Tierra (Luciani, 2016, p. 440). De hecho, hay un 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

64

“comunión entre el ser humano y los demás seres creados, porque todos comparten la misma mesa o la misma 
bendición” (Patiño Salazar & Salomón Sala, 2021, p. 24). Como resultado de la protección de la propiedad 
consagrada en el derecho romano, la consecuencia inevitable es que los humanos y las organizaciones 
humanas no tienen derecho a destruir la Tierra. Todo derecho positivo en contrario es consiguientemente 
irremediablemente herética2, ultra vires y quidquid voverat atque promiserat ab inicio et ad infinitum sobre la 
base de los fundamentos e identidades.

Las conclusiones anteriores se ven reforzadas por el hecho de que Jesucristo condena claramente los 
motivadores de la destrucción de la Creación, que son de naturaleza económica, ver, por ejemplo, Matías 6,24 
y Lucas 12,15. Además, según Apocalipsis 11,18, la participación en la destrucción de la Tierra resultará en el 
peor castigo. La única mentalidad en armonía con los fundamentos e identidades la expresa San Francisco 
de Asís en Laudes Creaturarum. En este contexto aparece también la encíclica papal Laudatio si’.

Cualquier relativización de la integridad de la Creación y de las leyes de la Creación es incompatible 
con los fundamentos e identidades y, ergo, con el nivel más alto de la jerarquía jurídica occidental. Como no 
se puede acusar a Dios de malevolencia, la humanidad sólo puede tener éxito si cumple los mandamientos 
de Dios con respecto a la Creación. Las excusas para la destrucción de la Creación, incluso de carácter 
económico, sólo pueden ser heréticas y, consiguientemente, jurídicamente ultra vires y quidquid voverat atque 
promiserat ab initio et ad infinitum. Las promesas de riqueza monetaria y de cualquier forma de seguridad, en 
última instancia, carecen de sentido, porque, como se señala en la Laudatio si’ (No 48), “el ambiente humano 
y el ambiente natural se deterioran juntos”, de lo que se sigue la degradación social y humana. La destrucción 
de la Tierra no es una ofensa trivial desde la perspectiva de los fundamentos e identidades, como lo muestra 
claramente Apocalipsis 11,18.

En la Laudatio si’ (No 56) se pone de manifiesto que “los poderes económicos siguen justificando el 
actual sistema global en el que se tiende a dar prioridad a la especulación y a la búsqueda del beneficio 
económico, sin tener en cuenta el contexto ni mucho menos los efectos sobre la dignidad humana y el 
medio ambiente natural”, a lo que se añade que esos mismos poderes económicos son obstáculos para un 
cambio del fracasado paradigma tecnológico basado en los combustibles fósiles, dominante desde el inicio 
de la Revolución Industrial en el siglo XVIII. Como se advierte en la Laudatio si’ (no 57), “es previsible que, 
agotados ciertos recursos, se dé el escenario a nuevas guerras, aunque sea bajo la apariencia de nobles 
reivindicaciones”, es decir, la violencia contra la Creación y las leyes de la Creación desembocará en violencia 
entre los hombres, abarcando así a toda la Creación.

Dado que no se puede descartar que las élites de poder intenten ocultar violaciones de los fundamentos 
e identidades a través de think tanks; también se atacan los intentos de observar y comprender la Creación 
sin ideología. De hecho, la integridad de las ciencias naturales es de gran importancia en la identificación 
de actividades e inactividades heréticas. De este modo, en la actualidad se puede observar que la ya 
insuficiente compatibilidad del derecho ambiental positivo, particularmente de los EE.UU., con el nivel 
más alto de la jerarquía normativa occidental se está corrompiendo aún más, algo que viene acompañado 
de un desmantelamiento de la investigación climática y ecológica en ese Estado. Además del “ascenso de 
una ecología falsa o superficial que fomenta la complacencia y una alegre temeridad” y de la tentación “de 
pensar que lo que sucede no está del todo claro”, como se recuerda en la Laudatio si’ (No 59), no hay que 
pasar por alto que existen algunos testimonios de encubrimientos voluntarios de análisis científicos y de 
paralización de investigaciones que resultan incómodas para los “poderes económicos”. Además del faltante 
cumplimiento del regnum legis, lo que falta es la falta de cuestionamiento del orden social significa que “no 
hay auténtica proyección al porvenir” en ciencia y tecnología (Gutiérrez, 2022, p. 259).

La incompatibilidad del derecho ambiental positivo con el nivel más alto de la jerarquía normativa sirve 

2 Aunque la Corte Internacional de Justicia concluyó en su opinión consultiva (23 de julio de 2025) que no abordar el cambio climático 
constituye una violación del derecho internacional positivo y consuetudinario, esta opinión consultiva adolece de tres deficiencias 
que probablemente serán utilizadas como arma por las élites de poder y los partidarios de ideologías arraigadas en la modernidad 
occidental. Primero, es consultiva y, por lo tanto, los Estados no necesariamente tienen que acatarlas. Segundo, no contiene un me-
canismo que obligue a los Estados a actuar de acuerdo con la opinión consultiva (esto sería diferente en el caso de los fundamentos e 
identidades en Occidente). Tercero, una visión transaccional del derecho, incluso un completo desprecio por el derecho, es típica de 
una mentalidad nacionalsocialista, como lo demuestra el destino de los Acuerdos de Múnich (1938). Además, la opinión consultiva es 
demasiado poco y demasiado tarde.



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

65

como señal de advertencia cuando se hacen sugerencias sobre cambios en el derecho positivo, por ejemplo, 
cabe preguntarse si entender la “Naturaleza como sujeto de derecho” causa más problemas de los que 
resuelve (Vizcardo Villalba, 2024, p. 138). Al considerar el alcance de la incompatibilidad, cabe preguntarse 
si el derecho positivo es reformable de modo que se acerque a los fundamentos e identidades. Lo que es 
evidente, sin embargo, es que el derecho ambiental positivo es antitético al regnum legis.

Ante la demonización del Papa Francisco, particularmente después de la publicación de Laudatio 
si’, es oportuno señalar que tanto el Papa Juan Pablo II como el Papa Benedicto XVI han insistido en que la 
Creación no debe ser destruida (Mejía Correa, 2016, p. 141). El alcance de estos ataques queda demostrado 
por afirmaciones que difícilmente pueden considerarse otra cosa que heréticas y cismáticas. A modo 
de ejemplo, supuestos tradicionalistas cuestionan la sucesión apostólica desde el Concilio Vaticano I 
(probablemente para socavar la Rerum novarum) o desde el Concilio Vaticano II (probablemente así socavar 
también Laudatio si’ y Fratelli tutti). ¿Cui bono? Las élites de poder que carecen de la capacidad intelectual 
para adoptar un nuevo paradigma tecnológico dominante, un paradigma libre de combustibles fósiles.

La defensa de la normatividad continua de los fundamentos e identidades y la aplicación sin trabas del 
regnum legis basado en ellos resulta evidente al considerar el Tratado de Lisboa (2007/C306/01). En lugar de 
abarcar, a saber, Laudes Creaturarum y Apocalipsis 11,18, el Tratado de Lisboa relega el respeto a la Creación 
al Preámbulo y a los objetivos (artículo 3) con una normatividad cuestionable, además de relativizar dicho 
respeto con referencias al desarrollo sostenible (artículo 3 y artículo 21). Además, desde 2015 no ha habido 
ningún intento creíble de incorporar la enseñanza de Laudatio si’ al Tratado de Lisboa.

Derecho positivo de migración contra fratelli tutti
La herejía que caracteriza al derecho positivo es también inherente a la función facilitadora que tiene 

en la hostilidad hacia los migrantes3, independientemente de las causas de la migración, algo que está en 
conflicto con el cristianismo occidental y, por ende, con los fundamentos e identidades (y, pues, con el regnum 
legis). El derecho de asilo ha sido objeto de ataques por parte de la Unión Europea durante décadas (Alaux, 
2015, p. 4) (véase también la ilegalización de la migración (Klarmann, 2021, pp. 146-162), aunque conviene 
recordar que se trata de un derecho inalienable basado en los fundamentos e identidades. Problemático 
es también el art. 14 de la Directiva 2011/95/UE, porque, por ejemplo, el pronóstico del comportamiento 
futuro es casi imposible, la opinión sobre si un Estado o un grupo es terrorista se basa en una evaluación 
de opiniones políticas (al mismo tiempo que se protege la libertad de opinión) y los errores judiciales son 
conocidos. El cristianismo en particular debería ser consciente de los errores judiciales (p.ej., Mateo 26,65-
66), porque cualquier sugerencia de que Jesucristo fuera culpable de los crímenes de los que fue acusado es 
herética.

Un derecho positivo herético debe observarse, a saber, en los EE.UU. donde supuestas preocupaciones 
de seguridad han sido utilizadas como excusa para violar los fundamentos e identidades (Coporo Quintana y 
Morales Gómez, 2020, pp. 188-189). La incompatibilidad sistémica del derecho positivo anclado en ideologías 
arraigadas en la modernidad occidental con los fundamentos e identidades manifiesta en hostilidad hacia 
los migrantes. Las obligaciones hacia los migrantes surgen de Mateo 25,31-46, y estas obligaciones son sin 
excepción. Así, a modo de ejemplo, las referencias a supuestas razones de seguridad como excusa para 
tomar medidas contra los migrantes son jurídicamente irrelevantes además de heréticos. Aquí se establecen 
las especificaciones al más alto nivel de la jerarquía de normas.

En la encíclica papal Fratelli tutti, el Papa Francisco ha repetido las enseñanzas de Jesucristo. 
Como se señala en Fratelli tutti (N° 13), “la pretensión de la libertad humana de crear todo desde cero” 
está “ganando terreno en la cultura actual” mientras que “deja tras de sí el afán de un consumo ilimitado y 
expresiones de individualismo vacío”, es decir, el rechazo de la sabiduría y el conocimiento adquiridos por 
nuestros antepasados que encuentran su expresión, por ejemplo, en el derecho romano y en las identidades 

3 La Directiva 2024/1346/UE así como los Reglamentos 2024/1347/UE, 2024/1348/UE, 2024/1349/UE, 2024/1350/UE, 2024/1351/UE, 
2024/1352/UE, 2024/1356/UE, 2024/1358/UE y 2024/1359/UE muestran una creciente hostilidad dirigida contra las fundaciones e 
identidades mencionadas, una hostilidad que apunta a una mentalidad nacionalsocialista (véase el punto 7 del 25-Punkte-Programm 
del Nationalsozialistischen Deutschen Arbeiterpartei). La agitación durante una reunión de algunos ministros del Interior en Zugspitze 
en julio de 2025 apunta a una mayor radicalización.



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

66

occidentales, ha impedido a los seres humanos y a la humanidad alcanzar el bienestar y la felicidad. Los 
pueblos que abandonan sus tradiciones y, así, se entregan a otra forma de colonización cultural, pierden su 
identidad espiritual, su consistencia moral y, en última instancia, la lucha por la justicia, como se señala en 
Fratelli tutti N° 14.

Para los occidentales, como subraya Fratelli tutti (No 39), es inaceptable la negación implícita o explícita 
de “la dignidad inalienable de toda persona humana, independientemente de su origen, raza o religión, y de la 
ley suprema del amor fraterno”, como tampoco lo es pensar y actuar de ese modo. Fratelli tutti no sólo forma 
parte de los fundamentos e identidades, el nivel jerárquico normativo más alto en todo Occidente, sino que 
además está respaldado por Mateo 25,31-46. No hay excepciones. Toda forma de libertad de pensamiento y 
de pretensiones de inmunidad ha llegado aquí a su límite.

Dado que los migrantes también pueden necesitar asilo, la amplia legislación en materia de asilo 
contenida en el derecho romano es importante en este contexto. No debe pasarse por alto que, además de 
su tarea tradicional de “garantizar el equilibrio, la seguridad y unas condiciones más humanas”, el asilo en 
el Imperio Romano era también “un instrumento de política regulatoria que buscaba mantener y estabilizar 
la estructura de poder existente proporcionando alivio específico a ciertos grupos (como los evasores de 
impuestos o los esclavos)” (Babo, 2013, p. 151). El posterior emperador romano Domiciano también buscó 
asilo en un templo durante el agitado Año de los Cuatro Emperadores. Tanto el cristianismo occidental como 
el derecho romano -y por tanto también las identidades- establecen derechos de amplio alcance para los 
migrantes y solicitantes de asilo. Estos derechos forman parte del nivel más alto de la jerarquía occidental 
de normas, lo que significa que cualquier derecho positivo que los contradiga es ultra vires y quidquid voverat 
atque promiserat ab initio et ad infinitum.

Cuando las élites de poder apoyan corrientes ideológicas anti-migrantes, deberían recordar que nunca 
pueden estar seguras de cuándo ellas mismas pueden convertirse en migrantes indigentes necesitados de 
asilo (véase también Lucas 6,31). Este destino también puede recaer sobre las élites de poder más ricas. 
No debe pasarse por alto que, después de la Revolución de Noviembre de 1917, muchas personas se vieron 
obligadas a abandonar Rusia debido al Terror Rojo, incluidos los miembros sobrevivientes de los Romanov y 
la nobleza rusa. Algunas de estas familias nobles rusas eran legendariamente ricas, como los Yusupov y los 
Stroganoff.

Cuando se lamenta que el número de migrantes excede con creces todo lo que ha ocurrido antes, 
hay que señalar que las consecuencias de las debilidades sistémicas de las ideologías arraigadas en la 
modernidad occidental generalmente han provocado migración. Occidente cosecha lo que sembrado. 
Además, los intentos de definir el derecho de asilo como una cuestión de derecho positivo sobre la base 
de la Convención de Ginebra (1951) y el Protocolo de Nueva York (1967) (como suele suceder en la literatura 
(Gaeremynck, 2013, p. 51) son insuficientes y fomentan prácticas ilegales y a menudo criminales sobre la 
base de los fundamentos e identidades. Occidente, moldeado por la modernidad occidental, no fue capaz de 
hacer frente a este desarrollo en términos de derecho positivo (Kimminich, 1988, p. 420), entonces se hace 
evidente la insuficiencia de la modernidad occidental y del derecho positivo.

Más bien, se puede identificar un doble discurso. La discusión de Dussel sobre la pretensión de justicia 
y la pretensión de ética de bondad por parte de las élites de poder es interesante (Dussel, 2022, pp. 717-
723): plantea la pregunta de si los partidarios de la modernidad occidental emplean pretensiones contra 
los migrantes y sus motivaciones. Como lo demuestra su longevidad, los fundamentos e identidades han 
demostrado su superioridad. Las actuales deportaciones masivas desde los EE.UU. y las medidas adoptadas 
por la Unión Europea contra los sirios y africanos en los últimos años no tienen nada que ver con la justicia, ya 
que el estándar occidental de justicia se puede encontrar solamente en las enseñanzas de Jesucristo.

Conviene hacer una aclaración más. Es irrelevante si la motivación de los migrantes es económica o 
de otra índole, como afirma uno de los más importantes juristas occidentales. Según Santo Tomás de Aquino, 
“es incompatible con el orden natural que unos vivan en el lujo y la opulencia mientras otros están en la 
indigencia, lo que significa que el rico tiene la obligación de dar al pobre y no debe guardar para sí lo que su 
prójimo pueda necesitar para asegurar su subsistencia” (Astier y Disselkamp, 2011, p. 214).

Un punto central del cristianismo es la esperanza en la vida y en la humanidad (Gutiérrez, 2022, 



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

67

p. 260). Gutiérrez ha dejado claro que el cristianismo enfatiza “una teología centrada en el amor a Dios y 
al prójimo había reemplazado a una teología preocupada, ante todo, por la fe y por la correspondiente 
ortodoxia” (Gutiérrez, 2022, p. 264). Ninguna cantidad de asistencia a la Iglesia puede rectificar la violencia 
contra los migrantes. Las expulsiones de quienes que necesitan protección o buscan esperanza no pueden 
conciliarse con el cristianismo. De lo anterior se desprende que tales expulsiones violan los fundamentos e 
identidades. Entonces, tales expulsiones, cuando se llevan a cabo en nombre de las élites de poder en los 
estados occidentales, difícilmente pueden considerarse jurídicamente otra cosa que una traición dirigida 
contra Occidente y los occidentales.

Conclusión
¿Es herético el derecho positivo? Dado que el derecho positivo es utilizado por las élites de poder para 

supuestamente legalizar sus intereses egoístas sobre la base de ideologías, la respuesta es afirmativa. El 
derecho positivo se ha desvinculado del nivel más alto de la jerarquía normativa occidental, que consiste 
en los fundamentos y las identidades. Se ha visto facilitado por la demonización de los fundamentos e 
identidades como algo supersticioso e irracional por parte de los partidarios de diversas ideologías, al tiempo 
que las deficiencias sistémicas inherentes a la modernidad occidental han alimentado el surgimiento de una 
policrisis que abarca, a saber, una crisis ambiental como resultado de la violencia contra la Creación así 
como ataques a la dignidad inalienable de los migrantes como resultado de la violencia contra la humanidad.

Es evidente que nuestro sistema jurídico se basa en el derecho romano. De esto difícilmente se puede 
concluir que cualquier intento de limitar la normatividad del derecho romano (con la ayuda del derecho positivo) 
introduzca arbitrariedad jurisprudencial y jurídica. Es igualmente evidente que la comprensión occidental de 
la jurisprudencia y la justicia se ha formado en el cristianismo occidental y que, además, esta comprensión 
es normativa como resultado de las erudiciones de Santo Tomás de Aquino, entre otros. El derecho romano 
y el cristianismo occidental forman los fundamentos estables e inmutables de nuestro sistema jurídico (que 
constituyen el nivel normativo jerárquico más alto), independientemente de las afirmaciones contrarias de 
los partidarios de diversas ideologías y los partidarios del positivismo jurídico (y el iusnaturalismo desde 
1492).

La insuficiencia y arbitrariedad del positivismo jurídico en la modernidad occidental, que en última 
instancia se extiende también al derecho positivo, proviene de la falta de una base estable, óptimamente 
inmutable. Los intentos de establecer una base estable en el marco del derecho positivo han fracasado, 
como lo demuestra la policrisis actual que se expresa en el fracaso del derecho de protección del clima y en 
las deportaciones masivas de migrantes. La aplicación del regnum legis el nivel más alto de la jerarquía 
de normas presupone que las exigencias que surgen de los fundamentos e identidades se apliquen plena 
y directamente. La aplicación del regnum legis equivale a la abolición del derecho positivo herético. La 
consecuencia esperada es un des-empoderamiento generalizado de las élites de poder, ya que perderán no 
sólo el poder que han adquirido a través del derecho positivo, sino también sus fuentes de ingresos derivadas 
de la extracción de recursos naturales y de la contaminación del medio ambiente.

A diferencia de las ideologías, el cristianismo occidental y por ende los fundamentos e 
identidadesnunca es extremista. Jesucristo siempre tiene la razón. Consiguientemente, no es extremista 
afirmar que el derecho positivo dirigido contra la salud de la Tierra y contra los migrantes es ultra vires y 
quidquid voverat atque promiserat ab initio et ad infinitum. Es una consecuencia inevitable de que constituyan 
el nivel más alto en la jerarquía normativa occidental. De hecho, el derecho positivo en cuestión es una 
traición dirigida contra Occidente y los occidentales.

Bibliografía
Acosta, Y. (2012). Las interpelaciones de la transmodernidad y la cuestión del marco categorial. Revista de la Facultad 

de Derecho, (33), 39-51.
Alaux, J.-P. (2015). Une guerre européenne contre l’asile. Plein Droit, (105), 3-9.
Astier, I. y Disselkamp, A. (2011). Pauvreté et propriété privée dans l’encyclique rerum novarum. Cahiers d’Économie 

Politique, (59), 205-224.
Augusto-Costa, C. (2021). Colonialidade, natureza e direitos humanos. Ratio Juris, 16(32), 51-71.



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

68

Babo, M. (2013). Das politische Asyl vor den Herausforderungen des 21. Jahrhunderts. Jahrbuch für Recht und Ethik, 21, 
149-165.

Béchillon, D. de. (1997). Qu’est-ce qu’une règle de Droit? Odile Jacob.
Béraud, A., & Faccarello, G. (1993). Nouvelle histoire de la pensée économique (vol.1). Découverte.
Bobbio, N. (2018). Iusnaturalismo y positivismo jurídico. Trotta.
Boff, L. (2022). El doloroso parto de la madre Tierra. Trotta.
Bourdin, B. (2014). De Thomas d’Aquin à Luther. Transversalités, (131), 15-29.
Brockhaus, H. (3 de marzo de 2025). Pope Francis warns of ‘planetary crisis’ in message to Vatican’s Academy for Life. 

Catholic News Agency. https://www.catholicnewsagency.com/news/262521/pope-francis-warns-of-plane-
tary-crisis-in-message-to-vaticans-academy-for-life

Bustamante Jimenez, M. A. (2025). Los ríos como titulares de derechos en el Perú. YACHAQ, (18), 75-89.
Caracciolo, R. (1997). Existencia de normas. Isonomía. Revista de Teoría y Filosofía del Derecho, (7), 159-178.
Carbasse, J. y Vielfaure, P. de (2014). Histoire du droit pénal et de la justice criminelle. Presses Universitaires de France.
Cavallero, C. (2012). La temporalidad del lenguaje de la herejía. Medievalismo, (22), 11-35.
Cazals, G. (2016). Hébraïsme et judaïsme à la Renaissance. Droits, (63), 149-184.
Celidonio, R. (2022). A espiritualidade cristã como critério hermenêutico para uma leitura atual da realidade. Pesquisas 

em Teologia, 5(9), 3-18.
Conceição, E. da, Nunes, G., & Nobre, J. (2023). O ressurgimento das teocracias no cenário político e religioso brasileiro. 

Reflexão (Campinas), (48), 1-15.
Coporo Quintana, G., & Morales Gómez, S. M. (2020). El derecho humano al asilo ante la securitización de la migración 

en México. Liminar, 18(2), 186-197.
Coutel, C. (2018). Laïcité et anticléricalisme. Humanisme, (321), 45-51.
Dussel, E. (2022). Política de la liberación III. Trotta.
———— (2011a). Ética de la liberación (7a edición). Trotta.
———— (2011b). Filosofía de la liberación. Fondo de Cultura Económica.
———— (2009). Política de la liberación II. Trotta.
Falcón y Tella, M. J. (1996). La validité du Droit. Revue Interdisciplinaire d’Études Juridiques, 36(1), 27-62.
Ferrajoli, L (2016). Principia iuris: Teoría del derecho (2a edición). Trotta.
Fischer-Lescano, A., & Teubner, G. (2013). Collisions de régimes. Revue Internationale de Droit Économique, 27(1), 187-

228.
Gaeremynck, J. (2013). L’arrivée et la demande d’asile. Pouvoirs, (144), 49-65.
García-Huidobro Correa, J. (2005). Las normas morales que no admiten excepciones. Revista de Derecho (Universidad 

Católica del Norte), 12(2), 131-139.
Glatz, C. (11 de febrero de 2025). Pope to U.S.: Migration policies built on force, not truth, ‘will end badly’. United Sta-

tes Conference of Catholic Bishops. https://www.usccb.org/news/2025/pope-us-migration-policies-built-force-
not-truth-will-end-badly

Guerrero-Salgado, E. (2023). Derecho al desarrollo en entornos securitistas. Revista Facultad de Jurisprudencia, 1(15), 
193-222.

Guillén Preckler, F. (1973). En torno a la definición de herejía. Salmanticensis, 20(1), 99-107.
Gutiérrez, G. (2022). Teología de la liberación. Sígueme.
Harris, E. (20 de julio de 2018). Papal aides say prosperity gospel is based on heresies. Catholic Online. https://www.

catholic.org/news/hf/faith/story.php?id=77965
Hegel, G. (2025). Líneas fundamentales de la filosofía del derecho. Trotta.
Hubeñák, F. (2007). El concepto de herejía en el pasaje de la Romanidad a la Cristiandad. Revista Española de Derecho 

Canónico, (163), 607-645.
Ibarra Sarlat, R. (2021). Desplazados climáticos. Universidad Nacional Autónoma de México.
Kimminich, O. (1988). Die Menschenrechte im Wandel des Staatsbegriffs und der Staatengemeinschaft. Verfassung und 

Recht in Übersee, 21(4), 416-429.
Klarmann, T. (2021). Illegalisierte Migration. Nomos.
Lalouette, J. (2020). Histoire de l’anticléricalisme en France. Presses Universitaires de France.
———— (2014). La République anticléricale XIXe-XXe siècle. Seuil.
Lapenna, D. (2011). Le pouvoir de vie et de mort. Presses Universitaires de France.
Luciani, R. (2016). El discernimiento de Jesús como pobre de Yahveh e hijo de la tierra. Theologica Xaveriana, 66(182), 

421-447.
Masferrer, A. (2016). La contribución canónica a la salvaguarda de la paz en la Edad Media. Vergentis: Revista de Investi-

gación de la Cátedra Internacional Conjunta Inocencio III, 1(2), 47-83.
Mastrodi Correio, J., & Lauri Destro, L. (2015). Sobre as causas da mudança de fundamentação das normas sociais. Di-

reito e Práxis, 6(12), 76-103.
Mazuera Ayala, P. (2020). Violencia obstétrica. Via Inveniendi et Iudicandi, 16(2), 1-28.
McLellan, J. (9 de julio de 2025). Pope prays for conversion of those resisting climate action at new Mass. United States 

Conference of Catholic Bishops. https://www.usccb.org/news/2025/pope-prays-conversion-those-resisting-cli-
mate-action-new-mass

Mejía Correa, I. F. (2016). ‘Laudato si’. Revista Albertus Magnus, 7(1), 137-154.
Nápoles, M. (2011). ¿Existen normas negativas? Isonomía: Revista de Teoría y Filosofía del Derecho, (35), 167-184.
Ortega Velázquez, E. (2022). El asilo como derecho en disputa en México. Universidad Nacional Autónoma de México.



Herejía y el derecho positivo | V 2025 - Nº18

69

Patiño , J. y Salomón , U. (2021). Comunión y trabajo. Theologica Xaveriana, 71, 1-28.
Ratzinger, J. (2005). Pro Eligendo Romano Pontifice. Sacro Colegio Cardenalicio.
Rehbein, K. y Alves, F. (2025). Mobilidade humana em fase às mudanças climáticas. Direito e Práxis, 16(2), 1-26.
Renoux-Zagamé, M.F. (2003). Du droit de Dieu au droit de l’homme. Presses Universitaires de France.
Riofrío, J. (2020). Alcance y límites del principio de jerarquía. Derecho PUCP, (84), 189-222.
Rodríguez, A. y Castro, F. (2023). Más allá de la jurisprudencia constitucional. Revista Facultad de Jurisprudencia, 1(14), 

107-131.
Rodríguez Manzanera, C. (2023). La norma fundamental, una ficción auténtica doblemente contradictoria. En F. A. Ibarra 

Palafox, A. F. Carrillo Salgado, J. Hernández Manríquez, & J. C. Múñoz (Eds.), Hans Kelsen ante el siglo XXI (pp. 55-
69). Universidad Nacional Autónoma de México.

Santos, B. (2022). El fin del imperio cognitivo. Trotta.
Schmoeckel, M. (2022). Le droit de la Réforme. Société de législation comparée.
Troper, M. (2011). Le droit et la nécessité. Presses Universitaires de France.
Villey, M. (2013). La formation de la pensée juridique moderne. Presses Universitaires de France.
Vizcardo Villalba, R. (2024). Del sujeto humano al sujeto naturaleza. YACHAQ, (16), 135-154, p. 138.
Weyne, B. (2025). A contribuição de Kant para a fundamentação dos direitos humanos da crítica à ontologia aos limites 

da razão prática. Revista Direitos Democráticos & Estado Moderno, 1(13), 3-22.

Documentos papales y otros
De civitate Dei contra paganos (~426)
Fratelli tutti (2020)
Laudatio si’ (2015)
Laudes Creaturarum (~1224)
Rerum novarum (1891)


